
   
                    Jurnal Pendidikan Indonesia 

p-ISSN : 2745-7141  e-ISSN : 2746-1920 Vol. 6. No.12. 2025   

 

5733 

 

 

Kontroversi Arian: Pertarungan Status Ketuhanan Yesus Kristus yang 

Membentuk Keimanan Kekristenan 

 

Andi Darmawan Putra  

Universitas Paramadina, Indonesia  

Email: salihinjr@gmail.com  

 

ABSTRAK 

Hampir lebih dari 3 abad sejak kelahiran Yesus Kristus, para pengikutnya mempunyai keyakinan bahwa 

Allah Bapa adalah Tuhan yang benar-benar sejati tanpa dapat dijangkau karena keunikan-Nya.  Namun 

berbeda dengan sang Putra yang dianggap tidaklah abadi dan bukannya tidak diciptakan, karena dia diyakini 

mendapatkan eksistensinya dari wujud dari Sang Bapa.  Timbullah pertanyaan yang mengguncang pemuka 

agama pada saat itu tentang bagaimana memformulasikan status ketuhanan Yesus dihadapan Bapa. Konsep 

yang telah diterima gereja di abad-abad awal Kekristenan adalah pemikiran spekulatif dalam memahami 

hubungan antara Bapa, Anak, dan Roh Kudus. Pada saat itu, belum ada konsep definitif tentang konsep 

Tritunggal yang dianut secara aklamasi oleh pihak gereja-gereja yang tersebar di Timur dan Barat 

kekaisaran Romawi.  Dari pergumulan konsep inilah, muncul apa yang disebut Kontroversi Arian selama 

abad ke-4. Tokoh yang berlawanan adalah Arius dan Athanasius.  Arius berpendapat bahwa Ketuhanan 

Bapa dan Ketuhanan Anak tidak selalu ada bersama di awal dan berbeda dalam esensi. Dalam konteks ini 

artikel penelitian ini mencoba untuk meninjau evolusi konsep Tritunggal Kudus dan Kontroversi Arian, 

memahami perbedaan utama antara argumen Arius dan Athanasius dan bagaimana Athanasius keluar 

sebagai pemenang dan menjadi landasan keimanan kekristenan. 

 

Kata kunci:  Arianisme; Kristologi; Homoousios; Athanasius; Ketuhanan Yesus Kristus. 

 

 

 

ABSTRACT 

Almost more than 3 centuries since the creation of Jesus Christ, his followers have the belief that God the 

Father is a truly true God who cannot be reached because of his uniqueness. However, in contrast to the 

Son, who is considered immortal and not uncreated, because he is believed to derive his existence from the 

form of the Father. Questions arose that shook the religious leaders at that time about how to formulate 

Jesus' divine status before the Father. The concept that the church has accepted in the early centuries of 

Christianity is speculative thinking in understanding the relationship between the Father, the Son, and the 

Holy Spirit. At that time, there was no definitive concept of the concept of the Trinity embraced by 

acclamation by the churches scattered in the East and West of the Roman Empire. From this struggle of 

concepts, the so-called Arian Controversy during the 4th century emerged. The opposing figures were 

Arius and Athanasius. Arius argues that the Fatherhood and the Sonship do not always exist together in 

the beginning and differ in essence. In this context this research article attempts to review the evolution of 

the concept of the Holy Trinity and the Arian Controversy, understanding the main differences between the 

arguments of Arius and Athanasius and how Athanasius emerged victorious and became the cornerstone 

of the Christian faith.  

 

Keywords: Arianism; Christology; Divinity of Jesus; Council of Nicaea; Homoousios.  

 

 



Andi Darmawan 
 

5734                                     Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025 

PENDAHULUAN 

Kontroversi Arian merupakan salah satu pergumulan teologis paling berpengaruh 

dalam sejarah Kekristenan, yang tidak hanya berdampak pada perumusan doktrin iman, 

tetapi juga mengguncang stabilitas sosial, politik, dan spiritual Kekaisaran Romawi 

(Halawa, 2024; Waruwu et al., 2024). Pada tingkat global, isu mengenai relasi antara 

Allah Bapa dan Logos (Anak) tetap menjadi sorotan para teolog, sejarawan gereja, dan 

peneliti doktrin Trinitas hingga masa kini. Perdebatan mengenai hakikat ilahi Yesus 

Kristus tidak pernah terputus dari diskursus akademik, terutama karena isu tersebut 

menyentuh pertanyaan mendasar dalam teologi Kristen: bagaimana ketuhanan dan 

kemanusiaan Kristus dipahami secara konsisten? Dalam konteks modern, pembahasan 

mengenai Arianisme sering dikaitkan dengan perkembangan studi patristik, hermeneutika 

historis, serta rekonstruksi pemikiran teologi awal gereja (Anatolios, 2018; Ayres, 2016).  

Isu global yang melatarbelakangi variabel penelitian ini tidak hanya bersifat 

historis, tetapi juga epistemologis, karena berkaitan dengan bagaimana tradisi dan naskah 

kuno ditafsirkan kembali dalam kerangka teologi kontemporer (Barnes, 2018). Faktor-

faktor yang memengaruhi munculnya permasalahan dalam kontroversi Arian dapat 

ditelusuri pada konteks gerejawi dan sosial pada awal abad ke-4. Arius, seorang presbiter 

dari Aleksandria, mengajukan pertanyaan kritis kepada Uskup Aleksander mengenai 

hubungan ontologis antara Allah Bapa dan Putra. Ajarannya berpusat pada keyakinan 

bahwa Logos adalah ktisma (makhluk ciptaan) dan tidak sefihak dengan Bapa. Menurut 

Arius, Anak adalah makhluk pertama yang diciptakan Allah dan menjadi perantara 

penciptaan dunia (Williams, 2011).  

Pemahaman ini didukung dengan penafsiran literal terhadap Amsal 8:22, yang 

menurutnya menunjukkan bahwa “Hikmat” (yang Ia identifikasikan dengan Logos) 

diciptakan pada awal mula pekerjaan Allah. Perbedaan hermeneutik ini menjadi akar 

perdebatan teologis yang meluas (Edwards, 2019). Selain itu, faktor sosial-politik 

Kekaisaran Romawi turut memperkeruh situasi. Kaisar Konstantinus, yang baru saja 

mempersatukan kembali kekaisaran, memandang perpecahan teologis ini sebagai 

ancaman terhadap stabilitas politik. Kondisi ini menciptakan ekosistem di mana 

perbedaan teologi bukan hanya perbedaan doktrin, tetapi juga isu kekuasaan dan 

integritas imperium (González, 2010). 

Faktor-faktor tersebut menghasilkan dampak yang luas dan berkepanjangan, baik 

bagi Gereja maupun bagi kekaisaran (Fear & Wood, 2016; Gwynn, 2015; Haar Romeny, 

2020). Pertama, Gereja Aleksandria mengalami perpecahan internal yang semakin sulit 

dihentikan oleh Uskup Aleksander, sehingga sinode lokal pada tahun 318 akhirnya 

mengucilkan Arius bersama para pengikutnya. Kedua, dampak teologisnya lebih luas 

lagi: Arianisme menyebar dari Aleksandria ke berbagai wilayah, termasuk Asia Kecil, 

Antiokhia, dan bahkan mencapai dukungan politik tingkat tinggi. Ketiga, perpecahan ini 

memicu serangkaian konsili yang menandai pembentukan doktrin Kristen secara formal 

(Cross, 2017; DelCogliano, 2017).  

Konsili Nicea (325) menolak Arianisme secara tegas melalui penggunaan istilah 

homoousios yang berarti “sehakikat” antara Anak dan Bapa. Namun, walaupun Konsili 



Kontroversi Arian: Pertarungan Status Ketuhanan Yesus Kristus yang Membentuk 

Keimanan Kekristenan 

 

5735                                     Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025 

 

Nicea menetapkan kredo ortodoks, perpecahan tidak serta-merta berakhir. Dukungan 

politik terhadap Arianisme, terutama di bawah pemerintahan Konstantius, membuat 

ajaran ini tetap mendominasi sebagian besar wilayah timur. Akibatnya, kontroversi ini 

berlangsung selama lebih dari lima puluh tahun dan baru berakhir secara definitif melalui 

Konsili Konstantinopel (381), yang menegaskan kembali ajaran Nicea dan meredam 

kekuatan teologi Arian. Keseluruhan proses ini menunjukkan betapa dampak faktor-

faktor tersebut menciptakan perubahan mendasar dalam sejarah doktrin dan struktur 

gereja (Van Nuffelen, 2020). 

Dalam penelitian ini, variabel utama berfokus pada dynamika teologi Arianisme, 

khususnya pandangan Arius mengenai hakikat Logos, serta bagaimana perdebatan 

tersebut membentuk perkembangan konsep Trinitas dalam teologi Kristen. Secara lebih 

rinci, variabel mencakup pemahaman tentang keilahian Anak, status ontologis Logos, 

penggunaan terminologi seperti homoousios dan homoiousios, serta argumentasi 

hermeneutik yang digunakan kedua kubu (Khaled, 2017; Louth, 2018; Papandrea, 2018).  

Variabel ini juga melibatkan konsep-konsep filsafat Helenistik, terutama pemikiran 

mengenai “keberadaan” dan “keserupaan” dalam tradisi Platonis dan Origenis. Dengan 

menelaah variabel-variabel tersebut, penelitian ini ingin memetakan dinamika intelektual 

yang membentuk keputusan teologis gereja mula-mula (Radde-Gallwitz, 2019; Rapp, 

2021; Robertson, 2019). Kajian ini sekaligus menempatkan Arianisme dalam kerangka 

pemikiran Kristen awal, bukan sekadar sebagai bentuk “bidaah”, tetapi sebagai bagian 

dari pergulatan filosofis yang sah pada masa itu. 

Novelty dalam penelitian ini terletak pada pendekatan rekonstruktif yang berusaha 

memahami kontroversi Arian bukan semata-mata sebagai konflik antara ortodoksi dan 

bidaah, tetapi sebagai fenomena teologis yang memiliki rasionalitas internal. Penelitian 

modern sering menekankan bahwa Arianisme tidak bisa dipahami hanya dari dokumen-

dokumen lawannya, karena sebagian besar tulisan Arius sendiri hilang. Karena itu, 

penelitian ini memberikan kontribusi dengan menyusun kembali argumen Arius melalui 

sumber-sumber sekunder yang kredibel, serta membandingkannya dengan teks-teks 

Athanasius dan para Bapa Gereja lainnya. Selain itu, penelitian ini memadukan 

pembacaan historis dengan analisis hermeneutik untuk menampilkan gambaran yang 

lebih utuh tentang perkembangan doktrin Trinitas. Pendekatan integratif ini menjadi nilai 

kebaruan (novelty) karena menghubungkan perspektif sejarah, teologi, dan filsafat dalam 

satu kerangka analisis. 

Urgensi penelitian ini sangat relevan dalam konteks studi teologi kontemporer. Isu 

mengenai hubungan antara Bapa dan Anak tetap menjadi topik utama dalam ekumenisme, 

dialog antar-denominasi, dan studi kristologi modern. Banyak kesalahpahaman teologis 

saat ini muncul karena kurangnya pemahaman terhadap sejarah pembentukan doktrin 

gereja mula-mula. Dengan menelaah kembali Arianisme secara kritis, penelitian ini 

membantu membuka wawasan baru mengenai bagaimana gereja awal berjuang 

merumuskan identitas teologisnya.  

Di sisi lain, rekonstruksi terhadap ajaran Arius dapat menghindarkan 

kecenderungan simplifikasi historis yang menempatkan Arianisme hanya sebagai “bidaah 



Andi Darmawan 
 

5736                                     Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025 

tanpa konteks”. Penelitian ini menjadi penting untuk memperlihatkan bahwa perdebatan 

tersebut merupakan bagian alami dari proses formasi gereja, yang akhirnya melahirkan 

doktrin Trinitas sebagaimana dikenal saat ini. 

Tujuan penelitian ini adalah untuk memberikan pemahaman yang lebih mendalam 

mengenai akar teologis dan historis Kontroversi Arian, serta menganalisis bagaimana 

perdebatan tersebut memengaruhi perkembangan doktrin Trinitas dalam Gereja Kristen. 

Penelitian ini bermaksud menjelaskan argumentasi Arius dan para pendukungnya, sikap 

teologis Athanasius dalam membela ortodoksi Nicea, serta peran konsili-konsili 

ekumenis dalam menyelesaikan konflik tersebut. Lebih jauh lagi, penelitian ini bertujuan 

merekonstruksi pemikiran Arius secara seimbang melalui sumber-sumber historis yang 

tersedia, serta menempatkan kontroversi ini dalam kerangka pergumulan teologis gereja 

mula-mula. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menjelaskan peristiwa sejarah, 

tetapi juga menguraikan dinamika intelektual yang membentuk teologi Kristen klasik. 

Manfaat penelitian ini diharapkan dapat dirasakan secara akademik maupun praktis. 

Secara akademik, penelitian ini memberikan kontribusi terhadap pengembangan studi 

patristik dan sejarah doktrin, terutama melalui rekonstruksi argumentasi teologis Arius 

dan pembacaan ulang terhadap perkembangan konsili gereja. Penelitian ini juga dapat 

menjadi rujukan bagi peneliti yang ingin mengkaji lebih lanjut isu-isu seputar Trinitas, 

kristologi, atau hermeneutika teologis. Secara praktis, penelitian ini membantu pembaca 

dan mahasiswa teologi memahami bahwa perumusan doktrin Kristen bukanlah proses 

yang sederhana, tetapi melalui pergumulan panjang yang melibatkan dialog, konflik, dan 

pematangan pemikiran. Dengan demikian, penelitian ini berperan dalam memperkaya 

pemahaman iman dan menumbuhkan sikap kritis terhadap tradisi gereja yang diwariskan 

sepanjang sejarah. 

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini disusun menggunakan pendekatan kualitatif dengan rancangan 

deskriptif, karena fokus utama penelitian adalah memahami secara mendalam dinamika 

intelektual, teologis, dan historis dari Kontroversi Arian pada abad ke-4. Pendekatan 

kualitatif dipilih untuk memungkinkan peneliti melakukan analisis interpretatif terhadap 

gagasan-gagasan teologis yang bersumber dari teks, dokumen sejarah, karya teologis para 

Bapa Gereja, serta naskah-naskah konsili. Dalam penelitian ini, data tidak diwujudkan 

dalam bentuk statistik atau angka, melainkan berupa narasi historis dan pemikiran 

teologis yang dianalisis secara kritis. Pendekatan ini dianggap paling relevan karena 

penelitian bertujuan menafsirkan kembali perdebatan intelektual antara Arius dan 

Athanasius serta implikasinya terhadap terbentuknya doktrin iman Kristen. 

Penelitian dilakukan dengan merujuk pada berbagai dokumen akademik, literatur 

sejarah gereja, karya teologi patristik, serta sumber-sumber sekunder yang dianalisis dari 

perspektif historis dan teologis. Secara geografis, penelitian tidak terikat pada lokasi fisik 

tertentu, tetapi fokusnya berada pada wilayah historis Kekaisaran Romawi, khususnya 

Aleksandria, Antiokhia, Nicea, dan Konstantinopel sebagai pusat muncul dan 

berkembangnya kontroversi. Ruang lingkup penelitian meliputi rekonstruksi konteks 



Kontroversi Arian: Pertarungan Status Ketuhanan Yesus Kristus yang Membentuk 

Keimanan Kekristenan 

 

5737                                     Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025 

 

sosial-keagamaan abad ke-4, analisis perkembangan doktrin Tritunggal, identifikasi 

faktor-faktor yang memicu pertentangan, hingga penelusuran proses konsiliar yang 

mengarah pada peneguhan ajaran ortodoks dalam Konsili Nicea 325 dan Konsili 

Konstantinopel 381. 

Penelitian ini dilakukan dalam rentang waktu yang telah ditentukan untuk proses 

penyusunan artikel ilmiah, yakni dalam kurun yang memungkinkan pengumpulan data 

pustaka, penelaahan sumber primer dan sekunder, serta penulisan analisis secara 

mendalam. Waktu pengumpulan bahan dilakukan secara bertahap, dimulai dari 

penelusuran sumber-sumber klasik hingga kajian teologis modern yang membahas 

Arianisme dan pengaruh Athanasius. Rentang waktu tersebut memungkinkan peneliti 

menelaah dinamika historis yang berlangsung selama lebih dari satu abad, mulai dari 

munculnya Arianisme, konflik teologis yang berlarut-larut, hingga kemenangan 

ortodoksi melalui konsili-konsili besar. 

Penelitian ini mencakup beberapa aspek penting sebagai fokus analisis, yaitu: 

pertama, Aspek Historis, yang menelaah konteks sejarah kemunculan Arianisme, kondisi 

sosial-keagamaan Kekaisaran Romawi pada abad ke-4, serta peran tokoh kunci dalam 

kontroversi, untuk memahami penyebab konflik, posisi gereja Timur dan Barat, dinamika 

politik kekaisaran, dan peristiwa konsiliar yang menjadi titik balik penegakan ajaran 

ortodoks. Kedua, Aspek Teologis, yang menelusuri ajaran yang diperdebatkan antara 

kubu Arius dan Athanasius, termasuk makna logos, konsep “diperanakkan,” hakikat ousia 

dan hypostasis, serta perbedaan terminologi homoousios, homoiousios, dan anomoios, 

guna menggambarkan bagaimana argumen-argumen tersebut memengaruhi 

pembentukan dogma Kristen.  

Ketiga, Aspek Hermeneutik dan Doktrinal, yang mengkaji bagaimana teks-teks 

Kitab Suci ditafsirkan oleh kedua kubu, dengan hermeneutika teologis sebagai kunci 

untuk memahami perbedaan penafsiran dan dasar iman gereja. Keempat, Aspek Konsiliar 

dan Eklesiologis, yang mencakup kajian mengenai proses konsili, peran kekaisaran, 

mekanisme pengambilan keputusan gerejawi, dan bagaimana kredo dirumuskan, 

menjelaskan bahwa kemenangan ajaran Athanasius merupakan hasil dari proses panjang, 

bukan sekadar keputusan teologis tunggal. 

Dalam penelitian kualitatif berbasis teks ini, populasi penelitian mencakup 

seluruh literatur yang berhubungan dengan Arianisme, teologi Trinitas, sejarah Konsili 

Nicea, dan karya para Bapa Gereja. Populasi tidak dipahami sebagai kelompok manusia, 

tetapi sebagai korpus literatur historis-teologis. Sampel penelitian adalah literatur yang 

dipilih secara purposif, yaitu sumber-sumber yang memiliki relevansi langsung dengan 

topik, antara lain: 1) Tulisan Athanasius dan para apologis ortodoks, 2) Surat-surat Arius 

dan rekonstruksi ajarannya. 3) Dokumen Konsili Nicea dan Konsili Konstantinopel. 4) 

Analisis modern dari sejarawan dan teolog seperti Newman, Prestige, Bethune-Baker, 

Armstrong, dan Schaff. 4) Penelitian akademik tentang Arianisme dan perkembangan 

dogma Tritunggal. Pemilihan sampel dilakukan berdasarkan kriteria kredibilitas, 

relevansi tematik, dan kontribusi terhadap pemahaman topik penelitian. 



Andi Darmawan 
 

5738                                     Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025 

Instrumen utama penelitian ini adalah peneliti sendiri sebagai instrumen kualitatif, 

yang berfungsi menghimpun data, membaca, memilih, dan mengevaluasi sumber, serta 

melakukan analisis interpretatif. Selain itu, penelitian menggunakan: a) Instrumen 

kepustakaan, berupa dokumen historis, buku teologi, jurnal ilmiah, dan arsip konsili.b) 

Instrumen analisis teks, yaitu kerangka analisis hermeneutik, teologis, dan historis yang 

digunakan untuk menafsirkan dan mengaitkan argumentasi Arius dan Athanasius. c) 

Instrumen kategorisasi, untuk menyusun tema-tema pokok seperti doktrin logos, ousia, 

hipostasis, dan dinamika konsili. d) Instrumen-instrumen tersebut memungkinkan 

penelitian berjalan secara sistematis dan menghasilkan gambaran komprehensif mengenai 

perkembangan doktrin. 

Data dalam penelitian ini dikumpulkan melalui telaah pustaka yang melibatkan 

penelusuran sumber primer, seperti dokumen konsili dan tulisan para tokoh, serta sumber 

sekunder berupa analisis akademik kontemporer. Selain itu, dilakukan komparasi antar-

sumber untuk menghindari bias interpretasi dan identifikasi konsep-konsep kunci yang 

menjadi akar perdebatan. Teknik ini dipilih karena penelitian bersifat teologis-historis 

dan tidak memerlukan data empiris lapangan.  

Analisis data, digunakan teknik analisis isi (content analysis) dan analisis 

interpretatif dengan langkah-langkah sebagai berikut: reduksi data untuk memilah 

informasi penting dari teks, kategorisasi tema seperti Logos, Trinitas, ousia, begotten, 

homoousios, dan kontroversi konsiliar, interpretasi historis untuk mengkaji hubungan 

antara peristiwa sejarah, konteks sosial, dan perkembangan ajaran, serta interpretasi 

teologis untuk memahami argumen kedua kubu secara mendalam. Langkah terakhir 

adalah sintesis, menyusun narasi utuh yang menggambarkan kronologi, konflik, dan 

penyelesaian doktrin. Hasil analisis ini memberikan gambaran menyeluruh tentang 

bagaimana perbedaan pemikiran Arius dan Athanasius berkembang menjadi keputusan 

final Konsili Nicea dan pengaruhnya terhadap iman Kristen. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Penelitian mengenai Kontroversi Arian menunjukkan bahwa inti problem teologis 

yang memecah gereja abad ke-4 bukan sekadar persoalan istilah, melainkan persoalan 

ontologis dan metafisis tentang hakikat keberadaan Yesus Kristus. Analisis mendalam 

terhadap sumber-sumber patristik dan kajian teologi historis memperlihatkan bahwa 

pertentangan utama berada pada cara memahami hubungan antara Bapa dan Anak, 

terutama terkait konsep kekekalan, esensi ilahi, dan status keputraan.  

Hasil kajian mengungkap bahwa perdebatan tidak hanya bersifat doktrinal, tetapi 

juga mengandung konsekuensi soteriologis. Pandangan Arian menimbulkan perubahan 

radikal terhadap konsep penyelamatan, karena jika Kristus adalah makhluk (created 

being), maka Ia tidak dapat menjadi penyelamat yang bersifat ilahi. Sebaliknya, teologi 

Athanasius menunjukkan bahwa hanya Allah sendiri yang dapat menyelamatkan 

manusia, sehingga Kristus harus homoousios dengan Bapa. Dengan demikian, temuan 

penelitian memperlihatkan bahwa Kontroversi Arian merupakan pertempuran teologis 



Kontroversi Arian: Pertarungan Status Ketuhanan Yesus Kristus yang Membentuk 

Keimanan Kekristenan 

 

5739                                     Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025 

 

tentang status ketuhanan Kristus yang kemudian menjadi fondasi Trinitas dalam 

kekristenan. 

 

Peristiwa Yang Mengarah Pada Arianisme 

Monarkianisme Kesatuan Keberadaan Tuhan benar-benar merupakan keyakinan 

ortodoks. Tetapi ketika itu terlalu ditekankan, untuk mengabaikan "Tritunggal" Allah, 

kesalahan serius terjadi. Ini terjadi, mungkin dimulai dengan cukup polos, dengan apa 

yang dianggap sebagai penekanan yang diperlukan pada keesaan Tuhan melawan 

politeisme yang dianut komunitas sekitarnya. Bidaah-bidaah Monarki adalah hasil dari 

upaya sepihak untuk mendamaikan keilahian Kristus dengan Kesatuan Bapa Allah. 

 

Monarkianisme Modalistik  

Monarkianisme modalistik, atau "Sabellianisme" (namanya diambil dari salah 

satu pemimpinnya, Sabellius, di Roma sekitar 198-200), memberikan keilahian penuh 

kepada Putra, tetapi menyangkal kepribadiannya dan mengaburkan perbedaan antara dia 

dan Bapa. Nama-nama Bapa, Anak, dan Roh Kudus menjadi "hanya sebutan dari tiga fase 

yang berbeda di mana satu esensi ilahi mengungkapkan dirinya sendiri - tiga nama dari 

satu makhluk yang sama." 

Berbagai kebutuhan dari kesempatan itu akan menentukan cara di mana esensi 

ilahi akan berfungsi. Dapat dikatakan bahwa, di satu sisi, Bapa sendiri (atau "Anak-

Bapa") menderita dan mati di kayu salib.  Untuk menyerang bidaah ini, perlu ditekankan 

perbedaan antara Bapa dan Putra. Kalau tidak, ini dapat dengan mudah diartikan sebagai 

Arianisme. Tentu saja kaum Arian (yang menekankan perbedaan antara Bapa dan Anak) 

benar-benar menentang jenis Monarkianisme ini.  "Sabellianisme" menjadi tuduhan yang 

digunakan Arian terhadap Ortodoks (Kannengiesser, 2016). 

 

Dynamic Monarchianism  

Monarkianisme yang dinamis – pandangan lain yang dihasilkan dari terlalu 

menekankan kesatuan Allah – mereduksi keilahian Kristus menjadi "sekedar kuasa yang 

dianugerahkan kepadanya oleh Allah." Logos ("Firman", seperti dalam Yohanes 1:1, atau 

"Kebijaksanaan" Tuhan) disebut sebagai sifat Tuhan, dan oleh karena itu, tidak pernah 

dapat menjadi pribadi. Manusia Yesus, yang diperanakkan oleh Roh Kudus, tidak diberi 

energi oleh Logos sampai ia dibaptis. Setelah dibaptis, karena penyatuan kehendaknya 

yang tak tergoyahkan dengan kehendak Tuhan, kekuatan ilahi meningkat, sepanjang 

hidupnya sampai dia mencapai "keilahian". Paulus dari Samosata, Uskup Antiokhia, 

digulingkan karena memegang pandangan ini pada tahun 268.  Ajarannya berkontribusi 

pada perkembangan Arianisme di daerah itu. 

 

Origenism  

Sebagai seorang Platonis, Origen (c. 185-c. 254) berjaya melawan bidaah 

Monarki, tetapi dengan berbuat demikian, dia secara tidak sengaja memperkenalkan 

konsep-konsep lain yang kemudiannya diadopsi oleh Arian. Dia mengajarkan bahwa 



Andi Darmawan 
 

5740                                     Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025 

generasi (tindakan memperanakkan) Kristus adalah kekal – bukan serangkaian peristiwa, 

tetapi peristiwa tunggal yang berkelanjutan – sehingga tidak pernah ada waktu ketika 

Anak tidak ada. Dia adalah Tuhan yang tidak diciptakan, berasal dari dan dari sifat dan 

esensi Tuhan sendiri, dan sama sekali tidak berbeda dengan dia. Namun Origen 

memegang subordinasi Anak kepada Bapa, yang menyediakan perbedaan pribadi dalam 

Ketuhanan, dan perlindungan terhadap Sabellianisme. Gagasan subordinasi ini diambil 

oleh orang-orang Arian, dan pengaruhnya, yang dipisahkan dari sistem teologisnya yang 

lain, akhirnya menyebabkan sebagian besar Kekristenan bereaksi terhadap terminologi 

tertentu dalam kepercayaan Nicea. 

 

Lucian  

Lucian adalah penduduk asli Samosata, dan kepala sekolah kritis, eksegetis dan 

teologi di Antiokhia. Dia hidup pada zaman Paulus dari Samosata, dan tampaknya telah 

berada dalam keadaan persekutuan yang ditangguhkan setelah penggulingan Paulus; 

kemudian berdamai dengan gereja. Penentangannya yang besar terhadap Sabellianisme 

akhirnya menyebabkan kemartirannya pada tahun 312. (Itu mungkin juga membawanya 

ke pernyataan yang tidak hati-hati tentang kecenderungan Arian.)  

Teologi Lucianus adalah kompromi antara Paulus dari Samosata dan Origen. Dia 

tampaknya telah mengikuti teologi Paulus kecuali untuk dua poin utama: 1) Dia 

mengenali Kepribadian Logos, dan 2) dia percaya inkarnasi Logos dalam Kristus historis, 

menggantikan jiwa dalam tubuh. Sebagian besar pendukung asli Arianisme adalah murid-

muridnya. Pada Konsili Nicea, sembilan dari tiga belas Arianizer telah berada di bawah 

pengaruhnya. 

 

Analisis Teologis terhadap Kristologi Arian 

Hakikat “Keputraan” dalam Teologi Arian 

Arian menafsirkan “Anak” sebagai makhluk pertama dan paling mulia yang 

diciptakan Allah sebelum segala zaman. Bagi Arius, kata “diperanakkan” identik dengan 

“diciptakan”, sehingga Anak tidak bersifat kekal. Temuan literatur memperlihatkan 

bahwa Arianisme dibangun atas premis metafisik berikut: 

a. Only the Father is unbegotten (agennētos): Hanya Bapa yang tidak berasal, kekal, dan 

tidak diciptakan. 

b. The Son is begotten/created (gennētos): Anak memiliki awal, sehingga tidak dapat 

dianggap setara dengan Bapa. 

c. Karena memiliki awal, Anak tidak bisa memiliki esensi yang sama dengan Bapa. Arian 

menolak penyamaan esensi (ousia) dan memandang Anak sebagai makhluk antara 

(intermediate being). 

Analisis ini sesuai dengan dokumen “Thalia” Arius, yang menyatakan “There was 

when He was not”, sebuah pernyataan bahwa Anak tidak kekal. 

 

 

 



Kontroversi Arian: Pertarungan Status Ketuhanan Yesus Kristus yang Membentuk 

Keimanan Kekristenan 

 

5741                                     Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025 

 

Dampak terhadap Kristologi 

Penelitian menunjukkan bahwa apabila Kristus adalah makhluk, maka: a) Ia tidak dapat 

memiliki kemuliaan ilahi secara hakiki. b) Ia tidak dapat menjadi objek penyembahan 

secara ontologis. c) Ia tidak dapat menjadi penyelamat dalam arti penuh. d) Ia tidak dapat 

membawa manusia kepada natur ilahi. Ini membawa pada kesimpulan bahwa Arianisme 

secara teologis meruntuhkan dasar soteriologi kekristenan. 

 

Analisis Kebingungan Istilah “Diperanakkan” 

Dualitas Makna dalam Bahasa Yunani 

Penelitian menemukan bahwa kontroversi ini sebenarnya diperparah oleh 

kebingungan linguistik antara: genetos (γενετός) – sesuatu yang terjadi atau dibuat → 

created. gennētos (γεννητός) – diperanakkan → begotten. Arian menganggap kedua kata 

ini identik sehingga konsep “begotten” diartikan sebagai “created”. 

 

Penjelasan Teologi Athanasian 

Athanasius menunjukkan bahwa: a) “Diperanakkan” bukan berarti diciptakan, b) 

tetapi berarti berasal dari esensi Bapa secara kekal (eternally begotten). Analisis literatur 

yang dilakukan dalam penelitian menunjukkan bahwa Athanasius menolak setiap bentuk 

pembuatan analogi antara keputraan ilahi dan keputraan manusia. Bagi Athanasius, relasi 

Bapa–Anak bukan relasi temporal, melainkan relasi ontologis. 

 

Analisis Metafisika Esensi (Ousia) dan Persona (Hypostasis) 

Temuan Penting tentang Ousia 

Penelitian menemukan bahwa konsep ousia dalam tradisi Yunani memiliki dua makna: 

a) Esensi individual, sesuatu yang eksis dengan sendirinya. b) Genus/sifat, sesuatu yang 

dapat dimiliki Bersama. Dalam Konsili Nicea, ousia digunakan dalam arti pertama: esensi 

individual Bapa dan Anak adalah satu (sama), bukan dua. 

 

Homoousios vs Homoiousios 

Hasil kajian menunjukkan bahwa inti kontroversi terletak pada satu huruf: a) 

homoousios = sehakikat. b) homoiousios = mirip hakikat. Arian dan kelompok Semi-

Arian tidak menerima kesetaraan esensi. 

 

Dampak Teologis 

Jika Kristus bukan sehakikat, maka: a) Ia tidak dapat disebut Allah secara penuh. b) 

Trinitas tidak memiliki dasar ontologis. c) Wahyu Allah dalam Kristus bersifat tidak 

langsung. d) Penyelamatan tidak bersumber dari tindakan Allah sendiri Sebaliknya, jika 

Ia sehakikat, maka: Ketuhanan Kristus bersifat ontologis. Penyembahan kepada Kristus 

adalah sah. Relasi Bapa–Anak bersifat kekal, bukan temporal 

 

 

 



Andi Darmawan 
 

5742                                     Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025 

 

Tabel 1. Perbandingan Sistematis Arianisme dan Athanasianisme 

Aspek  Arianisme  Athanasianisme  Implikasi  

Kekekalan 

anak  

Tidak kekal Kekal  Status ketuhanan 

ditentukan 

Hakikat  Makhluk  Sehakikat  Menentukan trinitas  

Fungsi kristus Perantra pencipta Allah sejati Menentukan 

penyembahan 

Relaso Bapa Lebih tinggi Setara  Menentukan metafisika 

trinitas 

Soteriologi Tidak dapat menyelamatkan 

secara ilahi 

Allah sendiri 

menyelamatkan 

Menentukan iman 

kristen 

 

Logika Arian Diuji 

Penelitian menemukan beberapa kelemahan logis: a) Jika Anak adalah makhluk, 

bagaimana Ia dapat mencipta segala sesuatu. b) Jika Ia disembah, tetapi makhluk, 

bukankah itu menjadi penyembahan makhluk (idolatry). c) Jika Ia tidak memiliki esensi 

ilahi, bagaimana Ia dapat merekonsiliasi manusia dengan Allah? 

 

Sintesis Penelitian: Mengapa Athanasius Menang? 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa kemenangan teologi Athanasius bukanlah 

akibat dari faktor politik kekaisaran, melainkan karena konsistensi logika teologisnya. 

Athanasius berargumen bahwa Allah tidak dapat menyelamatkan melalui makhluk yang 

tidak ilahi, dan hanya jika Kristus adalah Allah sepenuhnya, maka keselamatan menjadi 

efektif. Selain itu, konsep homoousios dianggap sebagai satu-satunya cara untuk 

mempertahankan keesaan Allah dan ketuhanan Anak. Penelitian juga menemukan bahwa 

teologi Athanasius lebih kompatibel dengan seluruh kesaksian Kitab Suci, khususnya 

dalam Injil Yohanes dan tulisan-tulisan Paulus, yang memberikan dasar kuat bagi ajaran 

yang dibawanya. 

 

Implikasi Teologis terhadap Keimanan Kristen 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa keputusan Konsili Nicea (325) dan 

Konstantinopel (381) membentuk beberapa dasar penting dalam iman Kristen, yaitu dasar 

doktrin Trinitas, keyakinan bahwa Yesus adalah Allah sejati dan manusia sejati, kerangka 

soteriologi Kristen, struktur liturgi gereja, serta standar ortodoksi sepanjang sejarah 

gereja. Dengan demikian, Kontroversi Arian bukan hanya merupakan perselisihan pada 

abad ke-4, melainkan juga penentu arah keimanan Kristen yang terus berlanjut hingga 

hari ini. 

 

KESIMPULAN  

Keimanan Kristen tidak terbentuk segera setelah Yesus Kristus meninggalkan 

ajarannya kepada murid-muridnya.  Dibutuhkan sekitar tiga abad untuk mefinalisasi 

statusnya dalam struktur keimanan Kristen.  Tidak hanya status Yesus dalam teologi 

Kristen, tetapi juga berbagai macam doktrin yang sejak awal belum pernah terjadi 



Kontroversi Arian: Pertarungan Status Ketuhanan Yesus Kristus yang Membentuk 

Keimanan Kekristenan 

 

5743                                     Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025 

 

kesepakatan mayoritas, seperti konsep Trinitas dan logos.  Begitu banyak perbedaan 

tentang hal-hal yang menjadi dasar keimanan mereka, terutama disebabkan begitu 

beragam intrepretasi akan makna yang diajarkan Al Kitab itu sendiri.  Walaupun pihak 

Gereja menyepakati Yesus sebagai “Son of God”, tetapi pemikiran dan pertanyaan baru 

tentang hubungan Yesus dalam bentuk manusia yang utuh di hadapan Tuhan Bapa 

menimbulkan perdebatan yang hampir mencapai 100 tahun.   

Arius dan Athanasius adalah dua sosok yang mempunyai kubu-kubu yang 

bertentangan dalam menanggapai esensi dan substansi keilahian Yesus.  Merekalah yang 

memulai perdebatan yang menjadi kontroversi yang dikenal sebagai Kontroversi Arian, 

dimana pada saat itu mengguncang posisi Gereja Barat dan Timur, begitu juga Kekaisaran 

Roma.   Ajaran Arius dari Aleksandria dianggap suatu bidaah yang telah berjalan.  Setelah 

lima puluh lima tahun pergumulan, para tokoh dan bapak-bapak gereja Kristen yakin 

bahwa mereka harus menerima keilahian Kristus yang lengkap dan penuh, atau 

menyangkalnya. Athanasius memenangkan pertarungan.  Dibantu dengan strategi 

argumentasi doktrin, mencari aliansi para tokoh, dan bantuan  dari penguasa, pandangan 

doktrin Athanasius diadopsi gereja-gereja saat itu dan setelahnya.  Tidak ada jalan tengah. 

Adapun Arian, mereka bertahan selama beberapa abad. Mereka tidak pernah lagi 

memegang posisi penting di gereja dan pengaruh Arianisme hanya dianut oleh kaum 

Unitarian Kristen dan Saksi Yehovah. 

 

REFERENSI 

Anatolios, K. (2018). Retrieving Nicaea: The development and meaning of Trinitarian 

doctrine. Baker Academic. 

Ayres, L. (2016). Nicaea and its legacy: An approach to fourth-century Trinitarian 

theology (2nd ed.). Oxford University Press. 

Barnes, T. D. (2018). Constantine: Dynasty, religion and power in the later Roman 

Empire. Wiley-Blackwell. 

Cross, R. (2017). Communicatio idiomatum: Reformation Christological debates. Oxford 

University Press. 

DelCogliano, M. (2017). Basil of Caesarea’s anti-Eunomian theory of names: Christian 

theology and late-antique philosophy in the fourth century Trinitarian controversy. 

Brill. 

Edwards, M. J. (2019). Religions of the Constantinian Empire. Oxford University Press. 

Fear, A., & Wood, J. (2016). Bishops, clerics and dioceses in the fourth century. Journal 

of Ecclesiastical History, 67(3), 503–525. 

Gwynn, D. M. (2015). Christianity in the later Roman Empire: A sourcebook. 

Bloomsbury Academic. 

Haar Romeny, R. B. (2020). The Syriac reception of the Nicene Creed BT  - The Oxford 

handbook of the reception of Christian theology (pp. 89–106). Oxford University 

Press. 

Halawa, I. K. (2024). Isu-isu Kristologi kontemporer: Memahami ketuhanan Yesus di 

tengah tantangan global. Jurnal Lentera Nusantara, 4(1), 81–95. 



Andi Darmawan 
 

5744                                     Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 6 No. 12 Desember 2025 

Kannengiesser, C. (2016). Handbook of Patristic exegesis: The Bible in ancient 

Christianity. Brill. 

Khaled, A. (2017). The Arian controversy: A historical and theological analysis. 

International Journal of Theology and Reformed Tradition, 9, 67–89. 

Louth, A. (2018). Greek East and Latin West: The church, AD 681-1071. St Vladimir’s 

Seminary Press. 

Papandrea, J. L. (2018). Reading the early church fathers: From the Didache to Nicaea. 

Paulist Press. 

Radde-Gallwitz, A. (2019). Gregory of Nyssa’s doctrinal works: A literary study. Oxford 

University Press. 

Rapp, C. (2021). Holy bishops in late antiquity: The nature of Christian leadership in an 

age of transition. University of California Press. 

Robertson, J. M. (2019). Christ as mediator: A study of the Theologies of Eusebius of 

Caesarea, Marcellus of Ancyra, and Athanasius of Alexandria. Oxford University 

Press. 

Van Nuffelen, P. (2020). Orosius and the rhetoric of history. Oxford University Press. 

Waruwu, T. S., Waruwu, A. T. M., Siahaan, R. J., Najoan, J. M., & Pakiding, H. (2024). 

Pandangan Kristologi mengenai ketuhanan dan kemanusiaan Yesus dalam kaitan 

pendidikan agama Kristen. KHAMISYIM: Jurnal Teologi Dan Pendidikan 

Kristiani, 1(2), 99–114. 

 

 

 

 

  © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and 

conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY SA) license 

(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

